
mounir fatmi     

21.   | The machinery 

2006, France, 6 min 02, SD, 4/3, B&W, stereo.
  Courtesy of the artist and Conrads, Düsseldorf.

Ed. of 5 + 2 A.P.

 

Collection of N.B.K. Video-Forum, Berlin

 

This work was part of Biennale de Bruxelles - Fuck architects: chapter III, Brussels, 2008.

 

  

Au commencement, en plan rapproché, des signes occupent
tout l'espace de l'écran. Des tracés énergiques, des pleins et
des déliés, des vides. Puis, un lent zoom arrière révèle que le
dessin abstrait que nous avions pris pour une totalité était
seulement le détail d’une calligraphie arabe. Le changement
de point de vue augure le passage du simple plaisir
esthétique de la contemplation, à la reconnaissance, ou à la
lecture, d’un Hadith de Mahommet. La ligne, d'abord
simplement graphique, devient langage et sens. Puis, tandis
que ce dessin-écriture suspendu dans le noir prend
l'apparence d'une sphère flottant dans un espace indéfini,
nous sommes immergés dans un espace sonore complexe,
fait de matités et de stridences, de crescendos et
d'atténuations. Cette bulle sans bord, très lentement d'abord,
puis de plus en plus vite, tourne sur elle-même. Comme le
font les Rotative plaques verre de Marcel Duchamp lorsque
activées se forme une illusion d'optique, la composition de la
Machinery de Mounir Fatmi se déconstruit pour laisser place
à un affolement de lignes tourbillonnantes laissant à peine le
temps d'entr'apercevoir des images émerger et disparaître,
monstres et paysages se métamorphosant au gré de l'image
en mouvement. On pense à Max Ernst peignant pendant la
Seconde Guerre mondiale une planète affolée par la guerre.

   

At the beginning, in a medium close-up, the whole screen is
taken up by signs. Dynamic lines, full, fine and empty. Then a
slow zoom out reveals that the abstract design that we had
taken as a whole is just one detail of an Arabic calligraphy.
This change of viewpoint foresees the passage from a simple
aesthetic pleasure to contemplation, recognition, or reading
of Mahommet's Hadith. The line, which begins as simply
graphic, becomes language and meaning. Then, while this
drawing-writing suspended in the dark takes the appearance
of a sphere floating in an indefinite space, we are immersed
in a complex sonorous environment, made up of dullness and
stridency, crescendos and diminuendos. This rimless bubble
turns on itself, very slowly at first then faster and faster. Like
the optical illusion of Marcel Duchamp's Rotative plaques
verre ("Rotary Glass Plates”) when they are activated, the
composition of mounir fatmi's The Machinery deconstructs
giving way to a panic of swirling lines hardly leaving time to
catch a glimpse of the images emerging and disappearing.
Monsters and landscapes metamorphasize at the whim of the
moving image. It is reminiscent of Max Ernst painting a planet
distraught by war during the Second World War. The calm
returns and the object rediscovers its initial stability. But only
briefly - the vertiginous rotation starts up again and this time



mounir fatmi     

Le calme revient, et l'objet retrouve son initiale stabilité. Pour
peu de temps. La rotation vertigineuse reprend et l'on sent
bien que cette fois seule la catastrophe arrêtera cet inhumain
dépassement des limites de l'espace et du temps. Ce sera
l'implosion qui adviendra soudainement à l'écran, la
dissolution du signe dans le néant et le silence.

Ici le spirituel (évoqué par le texte) se trouve actionné par
une machinerie meurtrière, programmée par un système
invisible pour une autodissolution inéluctable. Le verset du
Coran est un signifiant flottant instrumentalisé, terroriste,
machinerie sans corps, sans pensée et sans désir,
engrenage d'une mécanique aveugle excluant tout hasard et
toute incertitude jusqu'à l'anéantissement, jusqu'au dernier
mot. Plongés dans ce dispositif hypnotique, tentés par la
pure délectation de l'expérience sensorielle, nous voici
responsables, devant l'image et devant le sens, de notre
position de regardeurs.

"Something is possible, je l'espère" écrit Mounir Fatmi qui
affirme ses affinités électives avec Edward Saïd ou Salman
Rushdie. Et si quelque chose est possible, ce sera peut-être
après que le Livre ait perdu sa fonction de vecteur
d'idéologies meurtrières. Ainsi, Marc-Alain Ouaknin, dans Le
livre brûlé, évoquait-il, en référence à Rabbi Nahman de
Braslav, "la nécessité de brûler les livres saints" , pour
qu'adviennent le désir et le projet.
Si quelque chose est possible, ce ne sera sûrement pas sur
le versant d'un "retour" aux communautarismes, terroirs ou
tribus portés par leurs propres violences, et leurs systèmes
terribles de dominations et de soumissions.
Si quelque chose est possible, ce sera peut-être dans le
volontarisme désenchanté et toujours ébloui, l'alliance du
sensible et de l'éthique, de la mémoire et de la création dont
le travail de Mounir Fatmi est l'une des occurrences.

D’après « Le dernier mot…et après » d’Evelyne Toussaint,
maître de conférences en histoire de l'art contemporain,
Université de Pau et des Pays de l'Adour, France

vidéo distribuée par Heure exquise ! www.exquise.org

 

we feel that only a catastrophe will stop this inhuman overrun
of the limits of space and time. The screen will suddenly
implode, the sign being dissolved into nothingness and
silence.

Here the spiritual (evoked by the text) finds itself activated by
a lethal machine, programmed by an invisible system for
inevitable auto-destruction. The verse from the Koran is a
floating, manipulated, terrorist signifier, a disembodied
machinery without thought or desire. It is the spiral of a blind
mechanism excluding all chances and uncertainties to the
point of annihilation, down to the last word. Plunged into this
hypnotic system, tempted by the pure enjoyment of the
sensorial experience, we stand responsible, before the image
and the sound, for our position as spectators.

“Something is possible, I hope” writes mounir fatmi affirming
his elective affinities with Edward Said or Salman Rushdie.
And if something is possible, perhaps it will be after The Book
has lost its function as a vector for murderous ideologies.
Thus Marc-Alain Ouaknin evoked in The Burnt Book, in
reference to Rabbi Nahman of Braslav, “the necessity to
burn holy books”, so that desire and vision can take place. If
something is possible, it certainly won't be on the side of a
“return” to sectarianism, territories and tribes carried by their
own violence and their terrible systems of domination and
submission. If something is possible, perhaps it will be in the
disenchanted and always dazzled philosophy of the will, the
alliance of the sensitive and the ethical, of memory and
creation, of which mounir fatmi's work is an example.

Based on « Le dernier mot…et après »,Evelyne Toussaint,
professor in the history of contemporary art, Université de
Pau et des Pays de l'Adour, France.

Translation: Caroline Rossiter.

'' The spinning inscription
reminded some of the whirling
dance that leads to dhikr or
remembrance of God. ''

Laura U. Marks, Millennium Film Journal, 2010

exhibitions:

http://www.exquise.org


mounir fatmi     

2019

Graphein - Centre des arts Ecolint - Expo collective

2018

This is My Body - Art Bärtschi & Cie - Solo show

2009

Minimalism is capitalist - Galerie Conrads - Solo show

Fuck architects: Chapter III - FRAC Alsace - Solo show

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

